


TABLE DES MATIÈRES

Éditorial p. 8

Anoptikon • Ève C. p. 22

Code, Figures • Olivier 
Lanctôt

p. 36

A Scroll Through the 
Present  • Jean-Philippe 
Bombay & Samuele Collu

p. 70

Subjectivité sanitaire, 
Enquête sur le soin et le 
consentement • Léna Dormeau 
& Coline Fournout

p. 106

(Re)médiations spectrales : 
enquête holographique sur 
fond diffus de matière plas-
tique • Marie Lecuyer

p. 128

What The Hell Happened in 
Fukushima ? Interview with 
Sabu Kohso

p. 150

L’existence capsulaire  • 
Ségolène Guinard

p. 174

Technique et histoire : au 
cœur de  l’écoumène • Nicolas 
Gauthier & Annabelle Rivard

p. 204



9

LE COLLECTIF STASIS

Basé à Montréal, mais s’étendant maintenant sur 
plusieurs villes, le collectif Stasis cherche à outiller 
nos manières de vivre, nos imaginaires et nos modes 
de lutte en questionnant les mondes contemporains, 
tant par le biais de conférences et de séminaires que de 
podcasts et de publications comme celle que vous avez 
entre les mains. Ici, nous partageons avec vous une 
série d’enquêtes sur le double thème du soin et de la 
technologie. Nos enquêtes ne sont pas des objets finis 
ou des mines de résultats  ; bien plutôt, ce sont des ma-
nières de se mettre en relation. Elles ouvrent des pistes, 
tout autant qu’elles en suivent. De l’art de l’enquête, 
nous attendons qu’il transforme notre regard et notre 
imaginaire, et qu’il nous offre des amitiés inattendues.

Ce Cahier d’enquête est le deuxième publié par le 
collectif Stasis. Notre premier Cahier espérait tisser 
nos amitiés en une intelligence commune. Tandis que 
les réflexions qui y étaient regroupées avaient été le 
fruit d’une écriture plutôt individuelle, le processus 
éditorial avait fait l’objet d’un travail collectif. Cela 
n’a pas tant abouti à une pensée collective qu’à une 
mise en commun de la pensée – et à un Cahier un peu 
désuni. Riche de cette expérience, le deuxième Cahier 
a débuté tout autrement  : l’intention était de mettre 
en commun le processus créatif, avant même d’écrire. 
Cette créativité, nous l’avons patiemment cultivée au 
travers de séminaires organisés pendant plus d’un an 
sur le thème de la technologie, ainsi que sur celui du 



10

soin. Après une douzaine de séances, de longues dis-
cussions à deux, trois, six, vingt – après des lectures et 
relectures, attentivement échangées, de nos brouillons 
d’enquête – avec un tissu amical effrangé par le temps, 
l’espace, l’incertitude, mais aussi renforcé par de nou-
velles rencontres et par l’apprentissage de nouvelles 
techniques – nous voici réuni·e·s autour de ces textes 
qui n’auraient jamais existé sans ce long processus de 
création collective.

SOIGNER LA TECHNOLOGIE ?

Dans ce Cahier, nous empruntons des chemins 
divers, multiformes, tout en essayant d’éviter cer-
taines voies. En particulier, nous évitons la voie qui 
mène à penser que nous venons d’entrer dans une 
nouvelle époque, déterminée par le digital et les data – 
et que tout a changé. Nous évitons cette voie pour une 
raison très simple : elle nous apparaît de prime abord 
comme une stratégie des faiseurs et promoteurs de 
technologies eux-mêmes. Qu’elle soit montréalaise, 
californienne ou chinoise, l’industrie qui sous-tend 
les startups d’IA, de pair avec les gouvernements, nous 
vend sa salade algorithmique comme un miracle tech-
no-utopique. Tristement, ce futur se vend bien et attire 
en nombre les investisseurs. Il y a déjà deux ans, au 
cours d’une conférence, la tête d’affiche montréalaise 
de l’IA Yoshua Bengio nous le garantissait  : «  tout va 
changer dans 5 à 10 ans ». De fait, on est tenté·e de le 
croire : 9000 chauffeurs de taxi, en grande partie des 



11

personnes racisées, perdent leur gagne-pain suite aux 
mesures pro-Uber du gouvernement du Québec. Et 
c’est là qu’un exemple. Mais ce processus par lequel 
les intérêts, publics ou privés, disposent à leur guise 
des corps pour en extraire de la valeur est-il vraiment 
nouveau ? Est-ce qu’il ne vous rappelle rien ? Comme 
l’analyseront certain·e·s de nos contributeurs·trices, 
l’ère n’est pas à la nouveauté, mais à l’intensification 
de processus de contrôle et de processus capitalistes 
anciens. S’étendant toujours plus loin (jusqu’aux 
étoiles), creusant toujours plus profond (jusqu’aux 
mouvements les plus infimes, les plus intimes de nos 
âmes), ces processus s’emparent sans relâche de sites 
qu’ils rendent accessibles à l’extraction de valeur.

Retorse, la tendance à proclamer l’avènement 
d’une ère nouvelle se loge aussi au cœur du sentiment 
d’urgence qui vous prend à la gorge lorsque vous vous 
mettez à décrire les temps que nous vivons. Comment 
faire, comment dire ce que nous voyons et qui semble 
à la fois toujours plus nouveau et toujours plus irré-
versible ? À époque nouvelle, terminologie nouvelle ! 
Et l’Université ne cesse de breveter des concepts, en 
veux-tu en voilà, qui donneraient le fin mot de l’his-
toire. Il faudrait par exemple parler de «  psychopoli-
tique » ou de «  capitalisme de surveillance », et comme 
si le rythme de nos réflexions devait s’arrimer coûte que 
coûte au speedboat du capital, exit les vieux concepts, v’là 
du neuf, du beau, du frais! Il y a donc celleux qui n’hé-
sitent pas à recourir au trope de la rupture pour faire 



12

époque : non seulement pour se distinguer (dans leur 
lucidité propre), mais aussi pour distinguer le contem-
porain comme étant le site de maux et de solutions 
jamais vues. Et, bien que nous nous inspirions de ces 
travaux, nous ne partageons pas leur objectif de livrer 
une explication inédite, clef en main. Au contraire, les 
analyses que nous proposons ici se savent partielles, 
partiales et pluralistes – et veulent le rester.

Voilà pourquoi la forme que nous avons choisie est 
celle de l’enquête. Chaque enquête est en elle-même 
fragmentaire, liée à un point de vue ancré dans une 
vie particulière et aux prises avec la technologie de 
manières diverses et variables. Et toutes nos enquêtes 
réunies ne proposent pas une vision du monde, mais 
plutôt une ontologie plurielle, présentée en fragments. 
Ainsi, nous nous efforçons de poser le problème de la 
technologie au travers d’une conception du temps qui 
ne trace pas de grandes coupures entre les époques, 
mais rend compte de la manière dont les époques 
elles-mêmes se superposent et s’entrecroisent, mêlant 
les uns aux autres les différents dispositifs de pouvoir 
qu’elles charrient. De manière significative, en appo-
sant à nos textes les dernières touches, nous n’avons 
pas réussi à nous mettre d’accord sur une définition 
unitaire de la « technologie ». Tant mieux, car elle 
n’existe sans doute pas !

Le titre que nous avons donné à ce Cahier, 
« Soigner la technologie ? » veut ouvrir une plurali-
té de pistes. Il ne vise pas à provoquer la polémique 



13

ou à dresser technophiles et technophobes les un·e·s 
contre les autres. Évidemment qu’il ne s’agit pas pour 
nous de faire aveuglément l’apologie de la technologie, 
ou d’envisager l’industrie nucléaire ou le capitalisme 
digital comme des voies politiques souhaitables ou 
même défendables. Mais il ne s’agit pas non plus d’at-
tendre que tout s’effondre, en sirotant notre propre 
cynisme à la paille (en plastique). Il s’agit plutôt d’ai-
guiser notre attention afin d’envisager des formes de 
sabotages et d’agencer des points de vue pour que ça 
puisse dérailler. Soigner peut vouloir dire réparer nos 
formes de vie, tout autant entachées par la technologie 
qu’attachées à elle – quotidiennement traversées d’ex-
périences technologiques. Soigner peut aussi signifier 
remédier, c’est-à-dire rechercher un remède qui s’atta-
querait directement à la technologie (et qui peut-être 
nous en guérirait).

C’est à ce point qu’émerge pour nous la question 
de la particularité des temps que nous vivons – la par-
ticularité, c’est-à-dire la contingence et non pas la 
nouveauté. Remédier voudrait alors dire faire muter, 
changer les modes de médiatisation. Pas besoin d’es-
pérer que tout s’effondre et que renaisse un monde 
atechnologique   ;  pas besoin même d’imaginer la fin 
du monde. La critique que nous élaborons au fil de nos 
enquêtes vise moins à se débarrasser des technologies 
qu’à les subvertir, les transformer ou les saboter, et 
aussi à mieux les connaître pour mieux leur résister.



14

PRÉSENTATION DES ARTICLES

Nous débutons par la nouvelle d’Ève C. Au fil 
de cette enquête-fiction, nous plongeons dans un 
Montréal qui semble à première vue ne pas être trop 
changé par le cours du temps, comme si la continuité 
était l’une de ses qualités essentielles. Et cependant, 
par une lame de fond invisible en surface, mais puis-
samment déterminante, des changements subtils 
induisent un décrochage dans l’expérience que nous 
faisons de nos quartiers, dans les habitudes et les lieux 
dont nos vies sont tissées. Corps et âme, nous sem-
blons participer à la lente transformation initiée par 
l’arrivée de l’IA. Tout en étant étranger·ère·s aux am-
bitions du capitalisme technophile, nous sommes déjà 
profondément connecté·e·s à ses rouages. Rien n’a 
changé, et cependant tout a changé, subrepticement.

Le décor posé, nous allons visiter les coulisses des 
technologies qui animent la vie montréalaise. Olivier 
Lanctôt nous présente un aspect du code informatique, 
le code comme texte caché, manipulé et contrôlé par les 
techniciens de l’ombre. Dans cet article, il nous parle 
d’une invisibilité, et d’une temporalité autre : celle des 
daemon, de l’arrière-plan dans lequel fonctionnent les 
codes en informatique. Les daemons qui trament toute 
notre vie technologique nous observent attentive-
ment. Scène visible du daemon invisible, l’interface sur 
laquelle on navigue propose exactement ce que, spon-
tanément, on aurait désiré, voulu ou choisi. Comme 
aux anciens démons, des êtres ontologiquement 



15

indéterminés, mais dont dépendent les humain·e·s 
pour la qualité de leur destin, nous payons aux daemons 
un important tribut  : celui de l’imprévisibilité de nos 
vies. Les ordinateurs ou les cellulaires seraient-ils 
devenus des prothèses de nous-mêmes ?

Pour Samuele Collu et Jean-Philippe Bombay, il 
semble que oui. Par le biais de certaines technologies 
telles que les cellulaires, le capitalisme façonne nos 
psychés et nous subjective sous la modalité de l’addic-
tion – addiction au présent, à soi-même, à l’autophagie 
numérique : ce que je ne suis pas encore est déjà là, je 
m’attends moi-même, présent au cœur de mon présent, 
et mon présent est déjà territorialisé par son propre 
futur, algorithmiquement déterminé. Comment sortir 
de la loop ? Et comment y sommes-nous atteri·e·s ? Lui 
a-t-on déjà dit oui avant même de pouvoir lui dire non ? 
Léna Dormeau et Coline Fournout discutent de cette 
question en positionnant l’ambiguïté du consente-
ment au centre de ce qui nous gouverne aujourd’hui. À 
partir des exemples du numérique et de la psychiatrie, 
elles montrent de quelle manière le fait d’en appeler 
au consentement des usager·ère·s se double d’une pa-
thologisation du non-consentement : traduit en inca-
pacité à consentir, le non-consentement est vidé de sa 
puissance négative. Il n’y a alors pas de quoi s’étonner 
que le fait de prodiguer des soins ou d’extraire des 
données puisse se passer du consentement de la per-
sonne concernée. Mais alors que vaut le recours au 
consentement, si on ne peut pas dire non ? 



16

Si la violation de notre consentement par des 
appareils répressifs ou addictifs et par des daemons 
existe bel et bien, marquant de son sceau les temps 
que nous vivons, elle ne va pas sans conséquence 
sur l’environnement. Au fil de discussions avec des 
ami·e·s, l’évidente pollution ambiante qui accompagne 
les technologies a fini par occuper une bonne part de 
notre pensée. Contre les imaginaires de fin du monde, 
peut-on imaginer comment remédier à la détériora-
tion des milieux ? Deux enquêtes se saisissent de cette 
question en s’attaquant aux déchets nucléaires dans 
les territoires qui environnent Fukushima, au Japon, et 
aux déchets plastiques qui font désormais corps avec 
les eaux de la Terre. 

Embarquée à bord d’un voilier à vocation scienti-
fique, Marie Lecuyer nous conte les errances des ma-
tières plastiques dans les océans. Présents tant dans 
les courants d’eau et d’air que dans les flux lumineux, 
les matières plastiques ne disparaissent jamais, mais 
hantent même les lieux les moins fréquentés par les 
humain·e·s, reconfigurant sans cesse leurs modes 
d’existence. Comment y remédier ? On peut essayer 
de se mettre en quelque sorte à la place du déchet, et 
de s’inspirer de son rapport au monde – un rapport 
au monde mutant. Mais peut-on ainsi vivre avec des 
déchets comme les déchets nucléaires ? Nous avons 
invité Sabu Kohso à nous parler de la catastrophe tech-
nologico-nucléaire de Fukushima et surtout des savoirs 
techniques et expérientiels acquis dans la catastrophe. 



17

Que faire pour remédier à la pollution insidieuse du 
nucléaire, qui pénètre imperceptiblement la matière 
des espaces et des corps ? Si pour Sabu Kohso, le soin 
est une partie cruciale pour la lutte contre l’industrie 
nucléaire, l’ignorance technique en est la limite. C’est 
pourquoi il propose de travailler à créer des liens avec 
des gens qui possèdent les techniques et les savoirs de 
l’industrie, à commencer par les travailleur·euse·s du 
nucléaire elleux-mêmes. Peut-être pourrait-on dépas-
ser ainsi nos impasses organisationnelles, et donner 
un nouveau souffle aux relations de soin en contexte 
militant ?

 Le rapport au temps est ainsi au cœur de nos diffé-
rentes enquêtes. En particulier, l’enquête de Ségolène 
Guinard sur les habitats spatiaux pose directement la 
question des limites des imaginaires futuristes, ima-
ginaires de fin du monde tout autant que de voies de 
rédemption pour les humain·e·s. Suivant l’histoire de 
la «  capsule », du vol interstellaire habité au paradigme 
«  capsulaire » de nos manières d’habiter la Terre, elle 
demande comment résister à l’attraction qu’exerce sur 
nous la possibilité d’une existence hors-sol, existence 
favorisée par la technologie en général. Tout à la fois 
contre et avec la capsule, Ségolène Guinard nous convie 
à nous mettre en relation avec les espaces non soumis 
à la gestion humaine et à réfléchir à des solutions cos-
micologiques pour nos engagements militants.

Enfin, en guise de coda, Annabelle Rivard et 
Nicolas Gauthier nous invitent à une méditation sur 



18

les technologies contemporaines. Reprenant l’intitulé 
du séminaire au cours duquel nous avons défriché les 
critiques et les questionnements qui sont la chair de 
ce cahier, leur réflexion s’ancre dans la sidération qui 
saisit les lecteur·trice·s des journaux montréalais où la 
crème des éthiciens de l’IA se répand en  préceptes et 
guidelines, aveugles à la dimension écrasante d’un phé-
nomène planétaire. Réveillant les critiques heidegge-
rienne et marxienne de la technique, et se nourrissant 
de ses critiques décoloniales, iels tentent de dévisager 
avec lucidité et effroi l’emprise des technologies sur le 
temps et l’espace. Pour elleux, notre tâche première est 
encore celle d’ « organiser le pessimisme ». 

Les chemins émergeant de ces diverses enquêtes 
nous auront été d’un grand usage, de par les rencontres 
et les hypothèses qu’ils auront permises. Que nous les 
continuions en partie ou que nous les laissions pour 
d’autres, nous espérons néanmoins qu’elles ne seront 
jamais complètes pour qu’elles demeurent ainsi le nid 
d’amitiés, de paroles, de façon de résister et de subver-
tir qu’elles ont été pour nous.

En espérant continuer à lutter, saboter, enquêter 
et discuter avec vous autres,

Le collectif Stasis






