
Предизвикателството Аристотел
национална конференция с международно участие

Програма и Резюмета

28–30 ноември 2016 г.
Софийски Университет „Св. Климент Охридски“
Аула, Зала 1, Зала 2, Нова конферентна зала



c© корица: Камелия Спасова
c© оформление: Велислава Тодорова
c© редакция: Елена Чорбаджиева и Димка Гичева-Гочева

Отпечатано в печатницата на Университетско Издателство „Св. Климент Охридски“



Предизвикателството Аристотел
национална конференция с международно участие

28–30 ноември 2016 г.
Софийски Университет „Св. Климент Охридски“

Конференцията се организира:

1. с подкрепата на Фонд „Научни изследвания“ на СУ „Св. Климент Охридски“ със
средства, отпуснати целево от държавния бюджет за частично финансиране на
научни форуми и съгласно условията на договор No 209 от 14 април 2016 г. от
проектен екип;

2. с дарение, направено от г-жа Мария Николова чрез Асоциацията за развитие на
университетското класическо образование
(https://aaduce.wordpress.com/);

3. със средства на специалност Философия за отлично представяне в националната
рейтингова система;

Организационен комитет:

председател: Хараламби Паницидис
членове: Иван Колев,

Димка Гичева-Гочева,
Камелия Спасова,
Зоя Христова-Димитрова,
Димитър Илиев,
Герасим Петрински,
Велислава Тодорова и
Елена Чорбаджиева.



28 ноември, понеделник

9:30–10:00

Aула
Откриване

Водещ: Иван Колев
Приветствия от ректора на СУ, от председателя на АРУКО и от

председателя на организационния екип на конференцията

10:00–10:45
Aула

Лидия Денкова: Прекрасните удоволствия
Водещ: Иван Колев

10:45–11:00 Кафе-пауза

11:00–13:00

Aула Зала 1

Секция Първата фило-
софия

Водещ: Веселин Дафов

Секция Етика и поли-
тическа теория

Водещ: Зоя Христова-
Димитрова

11:00

Философията на Аристо-
тел и онтологията на вре-

мевеенето
Александър Андонов

Определенията за „удоволс-
твие“ в „Никомахова етика“
според щастието, благото и

нравствеността
Вероника Келбечева

11:30

Контра-възможност и
δύναμις откъм концепта
„пречупено въображение“
(виртуалистки медитации)

Кристиян Енчев

Аристотеловите възгледи за
политичността и щастието,
модерният прочит на отноше-
нието етика/политика и съв-
ременните етико-политически

реалии
Силвия Минева

12:00

Относно движението като
запазваща се промяна на

пространството
Пламен Дамянов

Красотата – ентелехия. Към
дефиницията на едно аристо-

телово понятие
Петър Пламенов

12:30

Първото мислене – онтоло-
гия на всеобщото посочва-

не
Веселин Дафов

Към интерпретацията на
Аристотел в „малката етика“

на Пол Рикьор
Иванка Райнова

13:00–14:00 Обедна почивка

4



14:00–14:30

Aула
Награждаване на първенците в ученическия конкурс

„Моят Аристотел“
Водещ: Александър Андонов

наградите ще връчи председателят на журито Хараламби
Паницидис

14:30–15:30
Aула

Гизела Стрикер: Aristotle’s Three Theories of Argument
Водещ: Александър Гънгов

15:30–16:30
Aула

Павел Грегорич: Perceptual Grouping in Aristotle
Водещ: Владимир Маринов

16:30–17:00 Кафе-пауза

17:00–19:00

Конферентна зала Зала 1
Секция Поетика и ре-

торика
Водещ: Елия Маринова

Секция Етика и поли-
тическа теория

Водещ: Силвия Минева

17:00

Случайност и съдба в „По-
етика“ на Аристотел: ста-
туята на Митий в Аргос
Камелия Спасова

Кой поиска да убие Аристо-
тел?

Владимир Маринов

17:30

Anonymus Seguerianus и
аристотелизмът в ретори-
ката на Късната античност
Герасим Петрински

Идеята за справедливост, из-
разена в трактата „Политика“

на Аристотел
Кирил Киров

18:00
Катарзисът в „Поетика“ на

Аристотел
Нонка Богомилова

Аристотел срещу икономи-
ческия догматизъм
Иван Кацарски

18:30
Аристотел и поезията от-

въд „Поетика“
Невена Панова

Аристотел и Маркс
Хараламби Паницидис

19:30–21:00 Коктейл за участниците и гостите

5



29 ноември, вторник

10:00–12:00

Конферентна зала Зала 1
Секция Varia

Водещ: Константин Янаки-
ев

Секция Диалектика и
аналитика

Водещ: Елена Чорбаджиева

10:00

Some Medieval Readings
of Aristotle’s Argument for
the Collective Superiority of

“the many”
Мартин Осиковски

Аритметична интерпретация
на Аристотеловата силогис-

тика
Анна Бешкова

10:30 Aristotle on the Divine
Джон Дъдли

Теорията на предикацията
и модалната силогистика на

Аристотел
Росен Люцканов

11:00

The Most Neglected Ques-
tions, or “Why Is the Sea

Salty?”
Димка Гичева-Гочева

Регистър на съждението в ло-
гическото учение на Аристо-

тел
Силвия Кръстева

11:30
Genesis and the Priority of

Energeia in Met. IX. 8
Марк Сентези

Понятието за логическо след-
ване при Аристотел и негови-

те интерпретации
Доротея Ангелова

12:00–12:30 Кафе-пауза

12:30–13:30

Aула
Стасинос Ставрианеас: The Good, the Bad and the Ugly:
Final Causes and their Failures in Aristotle’s Account of

Animal Generation
Водещ: Димка Гочева

13:30–15:00 Обедна почивка

15:00–16:00

Aула
Ищван Боднар: Excellence, Striving and Serving a Goal:

Some Teleological Structures in Aristotle’s Natural Philosophy
Водещ: Сергей Герджиков

16:00–16:30 Кафе-пауза

6



16:30–19:00

Конферентна зала Зала 1
Секция Поетика и ре-

торика
Водещ: Невена Панова

Секция Dialectics, Ana-
lytic and Poetics

Водещ: Велислава Тодорова

16:30
Една българска „употреба“

на Аристотел
Пламен Антов

Ammonius on “On Interpreta-
tion”: a Neoplatonic Reading
on Aristotle’s theory of Names

Роберта Бонано

17:00

Случайността на поетичес-
кото събитие според Арис-

тотел
Богдана Паскалева

Aristotle’s Treatment of Zeno’s
Paradoxes

Евгени Латинов

17:30

Симбиозата на реторика и
естетика в трактата „Пое-

тика“ на Аристотел
Виржиния Радева

Aristotle’s Modal Syllogistics:
Still “a Realm of Darkness”

Благовест Моллов

18:00
Аристотел и следистории-

те на трагедията
Димитър Божков

“Arabes. . . quales poetae scio
ego.” (Why Petrarch Dis-
dained the Arabic Poets or a
Piece of the Aristotelian Re-
ception in the Pre-Modern Eu-

rope)
Димитър Драгнев

18:30
За добрия живот и за
т.нар. „добро общество“

Петър Горанов

Logical Difficulty (Aporia) in
Aristotle’s Theory of the Soul:
Birth of the Creative Mind on

the Ashes of the Soul
Душица Джокич

7



30 ноември, сряда

9:30–11:00

Конферентна зала Зала 1

Секция Поетика и ре-
торика

Водещ: Николай Гочев

Секция Историческата
съдба на аристотелиз-

ма
Водещ: Тодор Тодоров

9:30 Обитаване и катарзис
Таня Неделчева

Съпринадлежността на δύνα-
μις и ἐνέργεια – опит върху
Хайдегеровата рецепция на

Аристотел
Владимир Раденков

10:00
Аристотел за смешното и

комедията
Николай Гочев

За мисленето и интелекта в
книга III на De Anima

Христо Стоев

10:30

Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι

ὀρέγονται φύσει: Аристо-
тел и българското просвет-
но движение през втората

четвърт на XIX век
Драгомира Вълчева

De anima и коментарната тра-
диция като извор и парадиг-
ма за философската антропо-

логия
Иван Колев

11:00–11:30 Кафе-пауза

11:30–12:30

Aула
Кристоф Рап: Sensible Substance according to Metaphysics

H.2
Водещ: Здравко Попов

12:30–14:00 Обедна почивка

14:00–15:00

Конферентна зала
Боян Манчев: Възможност и промяна.

Аристотеловата задача днес
Водещ: Богдана Паскалева

15:00–15:30 Кафе-пауза

8



15:30–17:30

Конферентна зала Зала 2

Секция Poetics and
Rhetoric

Водещ: Стефан Стефанов

Секция Историческата
съдба на аристотелиз-

ма
Водещ: Димитър Божков

15:30
Could Aristotle Talk about

Mahabharata?
Стефан Стефанов

Интерпретацията на поняти-
ето „начало“ в „Метафизика“

на Теофраст
Зоя Христова-Димитрова

16:00

Aristotelian Terminology in
Aristoxenus’ Elementa Rhy-

thmica
Христо Тодоров

Οὐσία и ὑπόστασις във Фило-
софски глави на св. Йоан Да-

маскин
Галин Пенев

16:30

Eloquence as Ēthomahia:
On the Aristotle’s Rhetori-
cal Paradigm in the Perspec-
tive of the Ancient Greek

Oratorical Practice
Методий Рождественски

Арабският Аристотел: между
забравената наука и незабра-

веността на битието
Тодор Тодоров

17:00
“Poetics” of Aristotle as

Logic of Human Actions
Георги Гочев

„Дописването“ на Аристоте-
ловата Поетика в ренесансо-
вите коментари от XVI–XVII

век
Елия Маринова

17:30–18:00 Кафе-пауза

18:00–19:30
Конферентна зала

Заключителна дискусия: Аристотел утре
Водещ: Димка Гочева

20:00 Конферентна зала
Закриване и последна почерпка

9



Философията на Аристотел и онтологията на
времевеенето

Александър Андонов 28.XI. 11:00 ч.

Философията на Аристотел в доклада се разглежда като основа-
ние и основа за философстване в доминирана от спецификата на
пространството онтология. Използва се развитата от Анри Берг-
сон теза, че човешкия интелект „пространира универсума“ /Alfred

Whitehead. Process and Reality. Corrected edition. NY, 1978. P.

209./, включително и разбирането си за време.
Авторът разбира пространството, времето и телесността като

неделими, което означава, че не е възможно да се философства в
измеренията на пространството без реално времевеене. Приема се,
че доминирането на пространствената онтология е по-скоро изис-
кване, което се налага с оглед на социалните взаимоотношения и
в този смисъл то е условно, зависи от предварително приети пред-
поставки.

Целта на автора е да покаже как основни положения на Арис-
тотеловата философия, които задават устойчивост на интелекта да
пространира смислите, съдържат в себе си времевеене, изискват го,
без него не биха се осъществили, въпреки че го отхвърлят. Защита-
ва се тезата, че това отношение към онтологията на времевеенето
от философията на Аристотел е резултат от ограниченото владее-
не на протосубектната и субектната реалност, тяхното развитие и
изменение.

Речник:
философията на Аристотел – широко известни основни положения
от текстовете на Аристотел
времевеене – процесът на изменение на единството на минало, нас-
тояще и бъдеще в конкретни реалности
пространство – заедност
пространиран универсум – разбиране на всеобщността в характе-
ристиките на пространството
протосубектна реалност – отнасяща се със себе си, без самосъзда-
ване и омножествяване
субектна реалност – самосъздаваща се, която расте и се омножест-

10



вява.

Понятието за логическо следване при
Аристотел и неговите интерпретации

Доротея Ангелова 29.XI. 11:30 ч.

Докладът има за цел да представи понятието за логическо след-
ване, което използва Аристотел и да бъдат анализирани неговите
съществени характеристики. От друга страна, акцент ще бъде пос-
тавен и върху неговите различни интерпретации и най-вече върху
особеностите му при опитите да бъде експлицирано чрез способи-
те на съвременната логика. Друг фокус на доклада ще бъде със-
редоточен върху възможностите на конексивната логика и реле-
вантната логика да реализират основното изискване на Аристотел
относно понятието за логическо следване, а именно от предпостав-
ките в един логически извод необходимо да следва заключението,
както и да предоставят логически средства, чрез които да се пре-
нася информационното съдържание между тях – условие, което (за
разлика от Аристотел) класическата логика и някои некласически
логики пренебрегват.

Катарзисът в „Поетика“ на Аристотел

Нонка Богомилова 28.XI. 18:00 ч.

В доклада се разглежда понятието „катарзис“ в контекста на ця-
лостното разбиране на Аристотел за поезията, за нейната задача и
смисъл. Проецират се някои съвременни трансформации и употре-
би на понятието, по-специално в психоаналитичната традиция.

Най-пренебрегваните въпроси за природата,
или „Защо морето е солено?“

Димка Гичева-Гочева 29.XI. 11:00 ч.

Заглавието на доклада модифицира леко наименованието на част
XXIII от голямото съчинение, наречено Problemata physica. То е

11



трето по големина в Аристотеловия корпус и някои учени отричат
автентичността му. Дори и да е от по-късен автор, то ни казва мно-
го за духа на Ликейона като школа. Съчинението се състои от 38
части, в които поставените въпроси са много повече от загатнати-
те отговори, така както в книга Бета на Метафизика се поставят
множество проблеми, повечето от които, но не абсолютно всички,
се обсъждат по-нататък. В Problemata са поставени над 900 пробле-
ма, като преобладават въпросите за природата: основни питания за
небето- космос и небесните светила, но и за земята (напр. за темпе-
ратурата и качествата на геотермалните води, както и причините
за солеността на морето). Има и няколко етически, и математи-
чески, и механически, и музикално-акустичен трактат. Има част,
посветена на филологията и реториката; няколко други по теми за
здравето и общото физическо състояние; за болестите и лечението
им; и т.н. С едно изречение: огромно разнообразие, което показва
неизтощимото любопитство на истинския аристотелист за всичко в
битието и човешкия живот. Затова Аристотеловата философия се
характеризира като енциклопедична.

„Поетиката“ като логика на човешкото
действие

Георги Гочев 30.XI. 17:00 ч.

Аристотел се счита за баща едновременно на научната логика и
философията на човешкото действие. Възниква въпросът как двете
се отнасят помежду си – дали законите на истината в мисленето се
отнасят и до действието, или действието има своя истина и своя
логика? Докладът прави опит да покаже, че „Поетиката“ може да
се разглежда и като един вид логика на човешките възможности.

Аристотел за смешното и комедията

Николай Гочев 30.XI. 10:00 ч.

В гл. 9 на „Поетиката“ Аристотел забелязва, че историята се отли-
чава от поезията не по това, че е в немерена реч, а по това, че се
занимава с единични и конкретни (ta kat’ hekaston) неща, докато

12



поетът, макар и чрез наподобяване (mimesis) открива общите (ta
katholou). Първите „подражатели“ обаче, имитирайки спонтанно и
чрез импровизации (ek ton autoschediasmaton, гл. 4) не винаги съу-
мяват да усетят тази разлика и затова техните произведения, макар
и в мерена реч и с музикален съпровод, не винаги са поетически.

Така правят ямбографите, които се присмиват на конкретни
исторически лица и заради конкретни техни качества и дела. Макар
да са разсмивали слушателите си, те се доближавали повече до
историографията (или ораторството) и следователно са били повече
прозаици, отколкото поети.

Омир пръв от известните ни автори създава комическа поема
(„Маргит“), в която героят е измислено лице, което попада във въз-
можни, а не реално случили се смешни ситуации (гл. 4). Така че,
доколкото знаем, той пръв въвежда смешното в поезията.

Така че според Аристотел и комедията, като поезия, е по-висша
познавателна дейност в сравнение с историографията и ораторст-
вото, които са прозаически жанрове (занимаващи се с единичното).
Така тя, заедно с трагедията и другите поетически видове се оказ-
ва по средата на пътя от прозата към философията, която, от своя
страна не е нито проза, нито поезия, а е „наука“ (за началата).

За добрия живот и за т.нар. „добро об-
щество“: аналогия, без която може

Петър Горанов 29.XI. 18:30 ч.

Ако за Аристотел етиката е свързана с изследването на добрия/бла-
гия живот (гр. εὐζωία: благоденствие – NE 1140a28), то извън фи-
лософията на морала за етиката от модерен и след- модерен тип
„задължението“ е да се следват практики на дискурсивна употре-
ба на желанието; т.е. следване, преследване, ровене в подземията и
насипите на хубавия живот.

В езиковата среда на гръцката античност, доброто/добър (ἀγα-
θός) представлява самоочевидно благо – свойство на характер, ка-
чество на душа, целесъобразност на предмет – за обозримата об-
щност на полиса. Любопитен е фактът, че благото/блага в мно-
жествено число (τὰ ἀγαθά) освен имоти и богатства – означава още

13



‘хранителни припаси’: добрите неща са пряко обвързани със стра-
тегически режими на придобиване и утилизиращи тактики на по-
ведение. В тази достопаметна черта на частично-доброто е съхра-
нена навеки засипващата сила на цяло- доброто, което и до днес се
натрапва в клишета като ‘държавен резерв’ или ‘военно временни
запаси’. По аналогичен път може да се изтълкува и добродетелта. С
гръцкото ἀρετή и с латинското virtus се обозначава качество, означа-
ващо преди всичко добра направеност, завършена осъщественост;
набор от смисли, запазен до днес в характеристиката ‘виртуозен’.
Постепенно акцентът отвън преминава навътре и добродетелите за-
почват да оказват самоцелна съпротива срещу актовата разпиля-
ност на делника, стабилизирайки вътрешния център на характера
около стойности на доброто.

Светът в своето прогресивно разширяване следва силово сило-
вите линиите на полето при всяко преместване на доброто, ала това
не води непременно до разрастване на добрия живот, което е оче-
вадно. Доброто – извън лошата обмяна на свободното преместване –
е коефициент на постоянство, определящ скоростта на пълзене на
склерозата върху кръвоносната система на навика. Обмяната на
добрите елементи (добродетелите), която под диригентската палка
на авторитетна власт (или почти същото – на традицията) се отла-
га отвътре по кръвоносните съдове на характера, склерозирайки в
идеал, носещ познатия титул на „добрия човек“ – този непоклатим
трегер на ценностите.

На отсрещната страна, симетрично стои „доброто общество“; то
представлява разширено издание на играещия елит, генеалогично
снизхождащ на по реда си към тесния аристократичен формат на
човека в затвореното пространство на благата, които доброто двор-
цово общество пази ревниво за себе си.

Разбира се, ‘демократично’ не означава ‘добро’ общество в ука-
зания смисъл. Демократичното ядро на нрава е най-малкото ло-
шо, застъпено в структурата на едно множество от „линеарни сег-
менти“ (Дельоз и Гатари) по пътя на окрупняването на хората в
света при подреждането им в хоризонтални обединения: еснафи и
гилдии като за начало, после синдикати и корпорации, а за край по
реда си – гражданското общество. Редно е в тази редица на порас-
тване на човечеството да споменем и феномените на гражданската
утилизация на човека от най- най- ново време; например: играещи-

14



те само като централни нападатели върху терена на гражданството
НПО-та дотогава, докогато паричните потоци неволно ги преслед-
ват.

„Гражданството“ е причина за (само)развитие в случай, че в
основата на неговите фигуративни единици (сумата от съседите
на света) е положен мотивът за разширяване на благополучието в
обозримо пространство-време. Всеки друг случай на употреба на
гражданите за структурно „подобряване“ на света си е чиста проба
историческо нахалство.

Свързването на възприятията при Аристотел1

Павел Грегорич 28.XI. 15:30 ч.

Когато гледаме един обект, виждаме неговия цвят, големина и фор-
ма. Цветът, големината и формата не са три независими една от
друга характеристики, но се свързват в нашето възприятие, сиреч
те оформят едно стабилно цяло. Това е важна черта на нашия въз-
приятиен опит и аз бих твърдял, че Аристотел е разбирал това.
Неговите разсъждения в За душата III и За сетивото / De sensu

7 ни позволяват да разграничим три различни случая на групира-
не на възприятията. Първият случай е свързването на онези, които
Аристотел нарича специални и общи сетивновъзприемани (групи-
ране между типове). Вторият случай е групирането на специал-
ни сетивновъзприемани, които принадлежат на различни сетива
(свързване между модалности). Третият случай е групирането на
специални сетовновъзприемани, които принадлежат на едно и съ-
що сетиво (едномодално групиране). В моя доклад ще се опитам
да изследвам какво Аристотел има да каже за всеки един от тези
случаи на свързване на възприятията.

1Превод от английски: Димка Гичева-Гочева.

15



Относно движението като запазваща се
промяна на пространството

Пламен Дамянов 28.XI. 12:00 ч.

В доклада разглеждам движенията на обектите в пространството,
изхождайки от идеята за запазване на неговата промяна. Основ-
ната концепция е, че при неподвижност на даден обект, както и
при механичното му движение, имайки предвид относителността
на понятието „движение”, промяната на „пространството” с време-
то трябва да е една и съща. Съпоставям това виждане с идеите за
движение в “пространство-времето” на И. Нютон, Г. Лайбниц и А.
Айнщайн, във връзка с техните представи за пространство и време.
Като пример ще разгледам движението на обекти по права линия,
както и движението на два обекта в равнина.

Първото мислене – онтология на всеобщото
посочване

Веселин Дафов 28.XI. 12:30 ч.

Докладът представя резултати от субектно-онтологическо изслед-
ване върху Първата философия на Аристотел във връзка с пос-
тиженията на Органона. Въпросите на категориалното мислене и
сетивната интелигентност се обсъждат от гледна точка на онтоло-
гия на всеобщността и изграждането (възникването) на мислещо и
мислеща общност. Предлага се субектно-онтологическо тълкуване
на реалността на именуването, посочването, въпроса, дефиницията
и показването (доказването).

Контра-възможност и δύναμις откъм
концепта „пречупено въображение“

Кристиян Енчев 28.XI. 11:30 ч.

В изложението си изхождам от идеята за пречупено въображение.
Доколкото един образ в своята пластичност получава „освобожда-
ване за родство“ като придатък към собствения дефицит за точно

16



възпроизвеждане на себе си в повторението, можем да наречем то-
ва въображение „пречупено“ в разцепването му на сила и безсилие
– две взаимно скачени страни на δύναμις. Самото въображение
в автоафекцията прави собственото си презентиране невъзможно,
невъобразимо, и това е въображението като безсилие. От друга стра-
на, позицията на власт в пробива на трансценденталните понятия e
сингуларна – образната освободеност за родство е явима откъм този
пробив без предзададеност. Елементът на сингуларност препраща
към „сила“, но вече като приплъзване към можещото-да-не-може
въображение, носещо „непредопределена възможност за различни
овременявания“. Оттук произтича възможността за свързване на
δύναμις с контра-възможност.

Аристотел срещу икономическия догматизъм

Иван Кацарски 28.XI. 18:00 ч.

В последните две столетия се установява като господстващ възгле-
дът за икономиката като автономна сфера и икономическия растеж
като самоцел. Това разбиране е в основата на политики и практики,
които на свой ред обуславят тенденции към социално отчуждение
и дехуманизация.

Политиките и практиките на икономизма днес изглеждат като
нещо естествено. Техните основания обаче съвсем не са безпроблем-
ни и непоклатими. Един от най-добрите начини да осъзнаем това
е да се опрем върху икономическите идеи на Аристотел. Докла-
дът има за цел да покаже критическия потенциал на тези идеи по
отношение на господстващия Aristotle against economic dogmatism.

Определенията за „удоволствие“ в
„Никомахова етика“ според щастието, благото
и нравствеността

Вероника Келбечева 28.XI. 11:00 ч.

Удоволствието се определя в „Никомахова етика“ като най-близко
до човешката ни природа, защото всички го избират заради самото
него. Това определение се отнася и за благото, което е централен

17



проблем в произведението. Интересно е да се разгледа дали този
естествен стремеж – удоволствието, е склонност на душата извън
добродетелите или в някаква степен и благото и нравствеността не
са в противоречие с търсенето на удоволствие.

Удоволствието не е поставено като централен проблм в „Ни-
комахова етика“, а е разгледано по отношение на други етически
норми. Природата му се определя или съобразно приятните неща,
или като отрицание на страданието, но винаги се дефинира спря-
мо нещо друго. Настоящото изследване разглежда мястото и въз-
можността за удоволствие спрямо дефинициите за щастие, благо
и нравственост, които са основни тематични моменти в моралните
философски възгледи на Аристотел.

Идеята за справедливост, изразена в трактата
„Политика“ на Аристотел

Кирил Киров 28.XI. 17:30 ч.

Докладът разкрива основна идея в произведението „Политика“ на
Аристотел – идеята за справедливостта. Авторът проучва тази идея
и съвременното ѝ приложение в правото.

В първата част на доклада се разкрива Аристотеловото раз-
биране за справедливостта. В трактата „Политика“ Аристотел изг-
ражда модел за идеална държава. И във връзка с този модел той
обсъжда и други въпроси. Например въпросите: за целта на дър-
жавата; за справедливостта при различните форми на управление.

Според Аристотел целта на държавата е добрият живот. По-
литическата общност има за цел добрите постъпки, а не просто
съвместния живот.

Справедливостта е основна идея и основно понятие в трактата
„Политика“. Аристотел отбелязва, че във всички умения и изкус-
тва, както и в политическото умение, целта е някакво благо. По-
литическото благо е справедливостта. Тя е общополезното. Според
Аристотел справедливостта е обща добродетел, след която трябва
да следват всички други.

Придържайки се към идеите и мислите на Аристотел, изразени
в произвението, и анализирайки ги, авторът установява, че Аристо-
тел очертава два вида справедливост: дистрибутивна/разпредели-

18



телна/ и корективна. И двата вида справедливост съдържат идеята
за налагане на равна мярка. За Аристотел справедливостта озна-
чава равенство.

Друга част от доклада е проучване на влиянието на гръцката
философия и идеята за справедливост при Аристотел върху римс-
ката справедливост.

В следваща част на доклада се разглежда развитието на прин-
ципа за справедливост от древността до началото на 21 век.

В последната част на доклада се анализира връзката право-
справедливост. Разкрива се значението на справедливостта за пра-
вото и на правото за справедливостта.

Ключови думи – справедливост, право, държава, закон.

De Anima и коментарната традиция като
извор и парадигма за философската
антропология

Иван Колев 30.XI. 10:30 ч.

Докладът има за цел да представи разяснения относно метафи-
зичното дефиниране на човека като „модално същество“ (Колев,
Битие и възможност, 2011) и изграждането на философска ант-
ропология на тази основа (Колев, Философска антропология. Идея,
генезис, етапи, 2013) като повлияни от De Anima на Аристотел и
коментарната традиция.

Метафизиката на човешкото същество в De Anima, въведена
чрез триадата dunamis-energeia-enthelecheia, повлиява върху поява-
та на названието anthropologia през XVI в. (Magnus Hundt, Anthropo-

lohium, 1501) и неговото утвърждаване през XVIII в. (подпомогнато
от идеите на „vernünftige Ärzte” в Хале) като учение за „цялостния
човек“ („der ganze Mensch“).

19



Регистър на съждението в логическото
учение на Аристотел

Силвия Кръстева 29.XI. 11:00 ч.

Докладът ще следва линията на водещите и основни моменти в
изграждането на Аристотеловата теория на съждението. И макар
така темата да е обхватна по своето задаване, ще фиксираме ключо-
ви моменти, които да формират един собствен логически регистър
на съждението, както Аристотел го извлича и дефинира и както
го структурира и проектира. Тази задача ще бъде постигната през
централните тези и диайрези, които Аристотел предлага в основни-
те съчинения от своя Органон. Все пак регистърът на съждението
ще има за цел да ги фокусира, но и да покаже някои интересни и
конструктивни възможности на съждението в неговото поставяне
като базисен компонент на логическия анализ на мисленето.

Първо ще ни интересува извеждането на основните структу-
рообразуващи елементи на съждението, които Аристотел извлича,
основно в Категории и За тълкуването, такива че да схематизи-
рат изказването, отделяйки го като устойчива структура в хода на
описващото слово. С позиционирането на подлежащото и предика-
цията в самото изказване, Аристотел разгръща детайлен анализ на
неговата комбинаторика и схематика, но вече като предпоставка –
оформено съждение, което влиза в изграждането на силогизма –
в Първа и Втора аналитики. Тук се разгръщат логическите въз-
можности на S-P структурата, въведена в своята количествена и
качествена форма. Но не толкова тези възможности ще са обект
на интерес в доклада, колкото въвеждането на единичните и без-
крайните съждения като възможни предпоставки в силогизма или
като типове съждения в умозаключителните структури. И това е
тъкмо с оглед на едно излизане от чисто логическите рамки на
съждението като силогистична предпоставка. Затова и следващата
стъпка в регистъра на съждението ще е поставянето му в мащаба
на диалектическото разсъждение в Топика, което дава поглед към
естествената аргументативна структура и на доказателството, но
и на изграждането на структури от съждения. И накрая, тъкмо
отварянето на съждението към аргументативните структури ще го
постави в пълния му мащаб – спрямо участието му в типовете умо-

20



заключителни структури като средство за изграждане на умозак-
люченията и доказателствата. Като тук фокусът ще бъде предимно
върху логическите възможности на съждението за дефинирането
и първоначалната схематика на индукцията. Задачата е мащабна,
но това би изисквало едно възможно построяване на първотопи-
чен регистър на съждението в обхода на Аристотеловия логически
корпус от централната позиция на съждението.

Теорията на предикацията и модалната
силогистика на Аристотел

Росен Люцканов 29.XI. 10:30 ч.

За разлика от асерторичната силогистика, която чак до началото на
ХХ век служи като еталон за логическа строгост и съвършенство,
модалната силогистика е съпътствана от критики и съмнения през
цялата си история. Още някои от античните коментатори изразяват
съмнения в част от модалните постулати, върху които тя е основа-
на от Аристотел, а в наши дни към нея биват отправяни обвинения
във вътрешна несъгласуваност или дори противоречивост. По та-
зи причина реконструктивните анализи, които използват днешната
модална логика като еталон, към който следва да бъде натъкмен
модалният фрагмент на силогистиката на Аристотел, преобладават
над конструктивните, които се стремят да демонстрират формална-
та непротиворечивост на колкото се може по-голям неин фрагмент.
Безспорно най-значимият опит, екземплифициращ конструктивния
подход, е публикуваното през 2013 г. монографично изследване на
Марко Малинк „Аристотеловата модална силогистика“. Макар да
не успява да формализира всички аргументи, изложени от Арис-
тотел в „Първа аналитика“, Малинк построява формална система,
в която всички експлицитно приети от Аристотел модални сило-
гизми се оказват валидни, а всички отхвърлени модални силогиз-
ми – невалидни. Тъй като до този момент никой не е успявал да
направи това, можем да твърдим, че изследването на Малинк се
приближава повече от всяко друго преди него до разбулването на
тайната на модалната силогистика. Настоящият текст се фокусира
върху един конкретен аспект на формализацията на Малинк – пос-
тулатите, отнасящи се до логическите отношения на съвместимост

21



или несъвместимост между модализирани пропозиции. Това не е
произволен избор, тъй като тъкмо част от тези постулати прив-
личат критичното внимание на изследователите. Как е възможно
eQ-предикацията да е съвместима с aN -предикация? Защо в модал-
ната силогистика не се използва принципът за N-X субординация?
Защо според Аристотел термините „здрав“ и „болен“ не са необхо-
димо несъвместими? На какво се дължи асиметричното третиране
на модалната N-Q опозиция между утвърдителни и отрицателни
пропозиции? Какви са мотивите за приемане на принципа за реа-
лизация на Q-предикацията? Изглежда отговорите на поне част от
тези въпроси се крият в някои ключови разграничения, почерпени
от теорията на предикацията, каквато тя е изложена в „Категории“
и „Топика“: между същностна и необходима предикация, между ес-
тествена и неестествена предикация, между изразяващи същност и
субстанция термини. Имайки пред очи тези разграничения, можем
не само да оценим справедливостта на критиките срещу Аристотел,
но и да потърсим по-адекватни възможности за формализация на
автентичната му логическа теория, използвайки математическите
инструменти на съвременната философска логика.

Кой поиска да убие Аристотел?

Владимир Маринов 28.XI. 17:00 ч.

В края на своя живот Аристотел се оказва поредният гръцки мис-
лител, призован пред съда на класическа Атина, като единствено
навременното му бягство в Халкида го спасява от споделяне на
Сократовата участ. Изследователите са склонни да обясняват този
епизод от биографията на Философа най-вече с политическите му
връзки и обществената конюнктура, оставяйки често на заден план
морално-философските основания за това обвинение. Ето защо в
доклада си ще се опитам да проследя онези главни нишки в ети-
ческото учение на Аристотел, които – по всичко личи – са били в
конфликт с разбиранията на масовия атинянин от края на IV в. пр.
Хр. По този начин се надявам да очертая и по-общия контекст, в
който е станало възможно общественото преследване на Философа.

22



„Дописването“ на Аристотеловата Поетика в
ренесансовите коментари от XVI-XVII век

Елия Маринова 30.XI. 17:00 ч.

Първият отпечатан коментар към Поетика, In librum Aristotelis de

arte poetica explicationes на Франческо Робортело от 1548 г., послед-
ван от коментарите на Ломбарди, Ветори и Кастелветро, слага на-
чало на продуктивната рецепция на Аристотеловия трактат. Горна
граница на този феномен в рамките на хуманистичната коментар-
на практика е публикуването на Constitutio tragoediae (1611 г.) на
Даниел Хейнс, която първоначално е замислена като парафраза на
част от Поетика. Традиционно тези ранни интерпретативни опити
се игнорират заради сравнително рудиментарния им терминологи-
чен език, липсата към онзи момент на достатъчно информация за
култовия контекст на раждането на драмата и (в някои случаи) зас-
тъпването на един псевдо-Аристотелов възглед за поезията. Целта
на доклада е да даде по-точна представа за съдържанието на тези
коментари и да покаже какво им дължат съвременните тексткрити-
ка, литературна критика и академичен коментар в разбирането на
Аристотеловия liber obscurissimus. Фокус на доклада са различните
стратегии на „дописване“ на коментирания оригинален текст, които
откриваме у Робортело и Хейнс: Робортело добавя към коментара
си пет малки трактата, посветени на онези жанрове, чието изложе-
ние липсва в запазения текст на Поетика, при което екстраполи-
ра онова, което смята за „поетологични принципи“ на Аристотел.
От друга страна, различаването paideia – melopoia, т.е. техничес-
ко – боговдъхновено (присъщо единствено на поезията) знание, е
ключът към противоречивата позиция на Хейнс, който застъпва
неоплатоническото разбиране за поезията като prisca sapientia, и
същевременно признава валидността на анализа в Поетика.

23



Аристотеловите възгледи за политичността и
щастието, модерният прочит на отношението
етика/политика и съвременните
етико-политически реалии

Силвия Минева 28.XI. 11:30 ч.

Фокус на доклада е интерпретацията на Аристотеловите идеи за чо-
века като гражданин, политично същество и щастлив в контекста
на емблематични за модерността идеи и представи за отношението
на етика и политика като концепцията на Н. Макиавели, тяхната
теоретична рефлексия от страна на М. Вебер и на концепциите за
съвременното общество и свят като общество на риска и свят на
глобализацията, предложени З. Бауман и У. Бек. Целта е на базата
на сравнителен анализ да се открои непреходното заради общочо-
вешкото си значение разбиране на Аристотел за човека като щаст-
лив, защото е гражданин и за граждинана като щастлив, защото е
човек.

Обитаване и катарзис

Таня Неделчева 30.XI. 9:30 ч.

Докладът е опит да се защити идеята за едно по-разширено разб-
ране на Аристотеловото понятие за катарзис като се свърже с оби-
таването. Обитаването все още не е социологическа категория, но
нейният смислов потенциал ще наложи въвеждането ѝ в речника
на обществоведите. Обитаването е съсредоточието на съществува-
нето на човека, в което той е онтологично защитен и именно с това
предизвиква катарзис-ефект. Описанието на качеството на живота
на гърците от Аристотел дава основание за подобно смислово раз-
ширяване на понятието „катарзис“.

Ключови думи: катарзис, домуване, обитаване, качество на живо-
та.

24



Маркс и Аристотел

Хараламби Паницидис 28.XI. 18:30 ч.

Всяко общество мисли себе си – и на нивото на всекидневното съз-
нание, и на нивото на теорията. Естествено е, че на всяко от тях
се правят опити обществото да бъде познато в определени свои ха-
рактеристики, т.е. да бъде разбрано. Казаното се отнася до очевид-
ни неща. По-сложно става, когато се правят опити да се разбере
защо някои общи, съществени характеристики, валидни за всяка
обществена форма, остават недоизяснени, недообяснени в истори-
чески план, в контекста на определена, по-ранна обществена форма.
Тук вече стъпваме на нивото на високата теория. Коя е причина-
та конкретно теоретично обяснение да остане, въпреки своето уси-
лие да го разбере, при феноменологията на едно явление? В „сла-
бостта“ на теорията или трябва да потърсим на какво се дължи
тази „слабост“? В този текст ще бъде разгледано именно отноше-
нието теория-общество (от гледна точка на неговата икономическа
структура) през призмата на отношението на Маркс към Аристо-
тел. Ще се опитам да обясня важността на Марксовите позовавания
на Аристотел в първа глава на Капиталът. Става въпрос за прес-
рещането на два теоретични синтеза. Този на Аристотел и този на
Маркс.

Аристотел и поезията отвъд „Поетика“

Невена Панова 28.XI. 18:30 ч.

Докладът има за цел да представи и коментира как Аристотел из-
ползва поезията като извор и аргумент при изказването на свои
философски тези, непряко свързани с поетически проблеми. Инте-
ресът ни е насочен както към възможността за своеобразно ката-
логизиране на използваните фрагменти, така и към проследяване
на евентуалното оценностяване и жанрово разграничаване на пое-
тическите цитати (с акцент върху епоса и лириката), въпреки че
началната ни изследователска хипотеза сочи по-скоро към прив-
личането им като универсален и познат корпус, предаващ (фор-
мулно) знание по различни въпроси. За да се постигне обозримост

25



на проучването, то ще бъде съсредоточено върху отделни произве-
дения като „Политика“, „Атинската полития“, „Никомахова етика“.
Разбира се, основни теоретични положения от „Поетика“ (и „Рето-
рика“), представящи главно Аристотелово разбиране за жанровия и
перформативен контекст на разглежданите поетически фрагменти,
също ще бъдат включени в подкрепа или в опозиция на отношени-
ето му към поезията според свидетелствата от другите, фокусни в
случая, произведения.

Случайността на поетическото събитие
според Аристотел

Богдана Паскалева 29.XI. 17:00 ч.

Докладът ще се опита да направи прочит на философията на пое-
тическото събитие, така както е описано в глава 9 от „Поетиката“ на
Аристотел (1452a2 – 11), разглеждайки го през призмата на онези
пасажи от „Физика“, които се отнасят до принципите на случване в
природата, по-специално върху понятията τύχη и αὐτόματον от гла-
ви 4 – 9, книга II (195b31 – 200b8). Ще се опитаме да покажем, че
поетическото събитие (т.е. събитието на трагедията, онова, което
конституира нейния μῦθος) е управлявано от логика, сходна до та-
зи на случайното и самопроизволното, но не съвсем същата. Тази
логика ще бъде изведена през учението за четирите причини и спе-
цифичната констелация, в която те се подреждат при случването
на събитието ἀπὸ τύχης. В същото време ще се опитаме да посочим
по какъв начин събитието в трагедията (поетическото събитие) се
отличава от физическото, като придава специфична осмисленост
на идеята за τύχη, знание за която става достъпно единствено през
и благодарение на поезията. В заключение ще интерпретираме вза-
имоотношението между съдба и случайност в трагедията като ед-
новременно обяснимо и необяснимо от гледна точка на физиката.

26



Οὐσία и ὑπόστασις във Философски глави на
св. Йоан Дамаскин

Галин Пенев 30.XI. 16:00 ч.

Рецепцията на Аристотеловата философия, в частност на поняти-
ята ousia и hypostasis, у св. Йоан Дамаскин е своеобразен център
на цялото му съчинение Философски глави. Прочитът на тези две
централни понятия е продиктуван у него от догматиката на три-
нитарното богословие. От друга страна те имат значение и за фор-
мирането на аргументацията на иконопочитанието у св. Йоан Да-
маскин. Приемственост в съвременната философия с тази линия на
интерпретация на hypostasis може да се открие във Философия на
името на Алексей Лосев. Задачата на доклада е да очертае общите
рамки на въпросната приемственост.

Anonymus Seguerianus и аристотелизмът в
реториката на Късната античност

Герасим Петрински 28.XI. 17:30 ч.

Реториката на късната античност е преди всичко платонична по
своята философска база. Тази тенденция личи добре в текстовете,
които формират ядрото на т.нар. „Реторически канон“ и които при-
надлежат или се приписват на Хермоген от Тарс („За идеите“ / „За
формите на стила“, „За пренията“, „За намирането“, „За метода“) –
всички те акцентират преди всичко върху теорията на стила, изо-
билстват от платонична терминология и от препратки към Плато-
новите диалози. През II-VI в. с реторика се занимават преди всичко
интелектуалци, които се самоопределят като „платоници“ и препо-
дават в многобройните философски школи на късноантичния свят.
При все това, аристотелизмът с неговата класификация на оратор-
ските жанрове и с отчетливия уклон към логическа аргументация
не се изгубва напълно. Настоящото изложение е посветено именно
на един от малкото „аристотелистки“ реторически трактати – т.нар.
„Сегериански аноним“, открит през 1843 г.

27



Красотата—ентелехия. Към дефиницията на
едно аристотелово понятие

Петър Пламенов 28.XI. 12:00 ч.

Чрез понятието ентелехия Аристотел по някакъв начин развива
сократическата концепция за целесъобразността и телеологизма, а
от друга същностно коригира Платоновия ейдетизъм. Най-вероятно,
поне поради липса на сигурни писмени свидетелства, терминът ен-
телехия (ἐντελέχεια) да е дело на самия Стагирит, негов собствен
неологизъм, тъй като не се среща никъде преди това, но и тъй
като отлично отговаря на необходимостите на основните мислов-
ни тенденци и в неговото учение, което съчетатава в себе си както
ноологическа прецизност, антропологическа промисленост и спон-
танен органицизъм. Посредством понятието ентелехия Аристотело-
вата философия се опитва да създаде гъвкава, дори еластична, мис-
лова дъга, която да свърже или поне да покаже взаимосвързаността
между потенциалност и енергия, между способност—възможност и
реализация, между устременост—наклонност и реализация. Енте-
лехията следва да означи действителността (битието) и завърше-
ността (осъществеността) на всяка вещ, но и на живото същество, и
не на последно място, понятието указва как на територията на вещ-
та потенциалността достига до действително съществувание, като
тази ентелехия има ноологичен елемент – т.е. е следствие от разум-
ността на битието и от неговата нескритост—истина, която може
да бъде разбрана. Следователно ентелехията е душата, осъщест-
вената цел – функционална форма. От тук идват в понятието не
само онтологичните обертонове, космологическата му основа, но и
фундаменталната му функционалистична ориентираност. Толкова
доколколкото още сократическата мисъл откроява нееднозначана-
та природа на естетическото, а именно сетивно-умното му начало,
факта, че красотата започва със сетивната спонтанност, но е невъз-
можна без разбирането, без дейността на ума, то тогава става ясно
защо красотата според Аристотел е не просто ейдос, а ентелехия—
целесъобразност, която единява формалната изразителност и ноо-
логическата ѝ реалност. Красотата е ентелехичната пълнота в ес-
тетическия идеал калокагатия и ноологическият елемент в мига на
катарзистичното прозрение. С основание можем да твърдим, че в

28



Аристотеловата естетика ентелехия е понятие със средищно значе-
ние.

Още древните автори предлагат две основни етимологии за по-
нятието. Пъвата от конструкцията ἐντελῶς ἔχειν, т.е. съществувам
в състояние на пълнота, завършеност – максимална осъщественост,
а втората от израза τέλος ἐν ἑαυτῷ ἔχειν, т.е. имам, нося в себе си
своята цел, своето предназначение и завършеност – съвършенство
(от старогр. ез., където “τέλος” телос – означава както цел, така и
край).

Многозначността на античните понятия, тяхната едновременно
етическа и естетическа функционалност, окраска, прекрасно може
да се онагледи тъкмо чрез понятия като ентелехия или калока-
гатия. Защото, ако е вярно, че Аристотел твърди, че щастливият
човек не е онзи, който е натрупал богатства или е придобил войнс-
ка слава и почести, а е онзи, който е развил всички способности на
своята душа – т.е. е осъществил ентелехията на своя живот, то също
така е вярно, че красотата е особена онтологическа плътност и ен-
телехично „е-ене“. Защото и „действителният човек създава човека
от потенциално съществуващия човек“ (вж. „Физика“, 202/ а,11).

Съпринадлежността на δύναμις и ἐνέργεια –
опит върху Хайдегеровата рецепция на
Аристотел

Владимир Раденков 30.XI. 9:30 ч.

Докладът опитва една мисловна възможност, разкриваща се в отна-
сянето на осъщественото от Хайдегер тълкуване на δύναμις и ἐνέρ-
γεια към негови собствени философски конструкции. Най-напред
ще бъде изложена в основни линии показаната от немския мисли-
тел съпринадлежност на двете Аристотелови понятия. По-нататък
δύναμις ще бъде интерпретирано като забягване напред в една над-
хвърляща наличното възможност на екзистенцията, т.е. като вре-
мевия екстаз на бъдещето, а ἐνέργεια – като едно предваряващо
наличния Аз разположение, т.е. като времевия екстаз на бивало-
то. Накрая ще бъде изтъкнато, че макар наличният и притежаващ
определени способности Аз да произхожда от екзистенцията като

29



можене-да-се-бъде посредством модификация на времевите екста-
зи, „емпиричният“ човек съществува едновременно и в двата ас-
пекта; че във всяко невсекидневно отнасяне към биващото интер-
ферират разполагаемият инвентар на криворазбрания като налич-
на възможност δύναμις и трансценциращият наличното хоризонт на
съпринадлежащите си δύναμις и ἐνέργεια, който представлява вре-
мево конституирана взаимовръзка на съдържания, определени от
мястото си в нея; че в „кайросите“ на това пресичане между вре-
мето на калейдоскопичното едно-и-също и времето на събитийно
разкриващото се притежаваните от Аза възможности претърпяват
„метафорично“ изместване, а екстатичните възможности на екзис-
тенцията биват „бриколажно“ полуизтръгнати от „органичния“ им
контекст.

Симбиозата на реторика и естетика в
трактата Поетика на Аристотел

Виржиния Радева 29.XI. 17:30 ч.

Докладът е посветен на интересен и недостатъчно изследван проб-
лем – интерференцията и симбиозата на реторика и естетика в трак-
тата Поетика на Аристотел.

Трактатът Поетика на Аристотел е твърде значим както от фило-
софска гледна точка така и от позициите на естетиката на литера-
турата и реториката, защото съдържа интересни мисли, които са
съществени и за философи, и за литературоведи. В доклада се раз-
глеждат различни глави от трактата, които поставят общи въпроси
на всяко произведение, за да има то художествена стойност. Когато
Аристотел разглежда различните жанрове – трагедия и комедия,
той недвусмислено изразява разликата в сюжета и специфичните
емоции, които предизвикват така трагедията. Според Аристотел тя
предизвиква състрадание и страх, докато комедията – смях, поради
изразена прилика. Тук именно е поставен акцентът върху трагич-
ната вина, която предизвиква състрадание, мъка и плач. Другият
въпрос, до който опира естетиката у Аристотел е проблемът за иро-
нията – тя е присъща на великодушния и благороден човек, който
чрез нея отрицателното чрез положителна оценка и обратно. Иро-

30



нията е средство за въздействие и в реториката, защото чрез нея
ораторът в прав текст може да открие положителното въздействие
чрез отрицателното и отрицателното въздействие чрез положител-
ното изразяване. Тук се прави паралел за диференция специфика
на иронията при Сократ и Платон и тази на Аристотел. Ако при
Сократ и Платон тя е тънка насмешка и ирония, то при Аристотел
е тънка мисъл – безкористно отрицание и обръщане на човека към
един духовен катарзис – тук има и акцент, и апломб, така че не се
прекъсва връзката за свободната воля на човека, който я изразя-
ва. Другият проблем е идеята за символа при Аристотел. Той се
дискутира дали е взет от епикурейците и стоиците или пръв Арис-
тотел го въвежда – това е именно поради факта, че Аристотел като
класически философ е влияел на цялата философия на късната Ан-
тичност. Отделя се внимание на идеята за единството на добро и
красиво – калокагатия както и на специфичния стил на оратора
и фигурите на речта – те са стилистични по своето съдържание,
но реторически по своята функция и форма на изразяване, защото
чрез тях се придава емоционална изразителност и се внася смисъл
в текста – осъществява се единството на логос, патос и етос.

Ключови думи – реторика, естетика, симбиоза, катарзис

Красноречието като етомахия: за
Аристотеловата реторическа парадигма в
перспективата на древногръцката ораторска
практика

Методий Рождественски 30.XI. 16:30 ч.

Редица водещи изседователи на Аристотел (Кенеди, Фортенбаух и
др.) поставят въпроса за „моралната загадка“ на Аристотел, т.е.
дали той оправдава двойни стандарти и една „софистическа рето-
рика“. Струва ни се, че подобно противоречие не съществува нито в
„Реторика“ като отделно произведение, нито в съпоставка с негови-
те „Етики“ и „Политика“, но най-ясно тази непротиворечивост може
да бъде видяна в перспективата на самата древногръцка ораторска
практика. Действително Аристотел мисли реториката като аналог
на военното изкуство (Рет. II, 18.), ето защо изглежда удачно не-

31



говата реторическа парадигма да се представи като етомахия, т.е.
сблъсък на характери, в който основното оръжие е етосът на ора-
тора и неговият опонент.

Ключови думи: Аристотел, реторика, етос, характер, софистика,
етомахия

Случайност и съдба в „Поетика“ на
Аристотел: статуята на Митий в Аргос

Камелия Спасова 28.XI. 17:00 ч.

Докладът се спира върху преработването на понятията случай-
ност и съдба в трагедийната логика според „Поетика“ на Арис-
тотел. Превръщането на случайното събитие в съдбовно е клю-
чов механизъм за задействане на трагическата ирония по оста зна-
ние/незнание. Случайното трябва да изглежда като че ли е станало
неслучайнo, a по вероятност и необходимост. Във фокуса ще бъде
разгледан случаят със статуята на Митий в Аргос [Aristot. Poet.

1452a] като прост пример, който онагледява тази логиика. Като
контра-пример е взет похватът на deus ex machina – онзи механи-
зъм, който не е подчинен на вътрешната логика на трагедията. Deus

ex machina идва, за да внесе наново хаоса в един изрядно подреден
модел.

Може ли Аристотел да говори за
„Махабхарата“?

Стефан Стефанов 30.XI. 15:30 ч.

Основната цел е да се разбере дали това, което Аристотел казва за
елинския епос в „Поетика“ е също така вярно и за други традиции,
или не. Думите му ще бъдат преценени спрямо това, което разказва
индийският епос „Махабхарата“ и от тяхното сравнение е възможно
отговорът, ако не окончателен, да стане поне по-ясен. Епосът е така
основен жанр за индоевпорейците, че се очаква резултатите да са
положителни.

32



Аристотелова терминология в Elementa
Rhythmica на Аристоксен

Христо Тодоров 30.XI. 16:00 ч.

В този доклад ще анализирам употребата на няколко понятия —
morphe, skhema, taxis, kinesis, megethos, suntheton, phusis, aisthe-

sis — във фрагмента от трактат, написан от Аристотеловия уче-
ник Аристоксен, който обикновено се озаглавява в съвременните
издания като Elementa Rhythmica. Първо ще се опитам да установя
значението на тези понятия в текста и да отговоря на въпроса до-
колко тяхната употреба може да се счита за терминологична. След
това ще се опитам да проследя генеалогията на Аристоксеновите
употреби до определени места от съчиненията на Аристотел или от
други трактати в Corpus Aristotelicum, като идентифицирам случа-
ите, в които Аристоксен предефинира или реинтерпретира дадено
Аристотелово понятие. Крайната ми цел е да определя кои твър-
дения в Elementa Rhythmica могат да се характеризират като обща
перипатетическа основа в теорията за ритъма, кои следват пряко
Аристотеловото учение и кои могат да се считат за Аристоксенови
иновации. Въз основа на това бихме могли да разширим перспек-
тивата си към въпроса доколко Аристоксен прилага пряко методи
и теории на Аристотел към музиката и доколко излиза от стъпките
на своя учител.

Арабският Аристотел: между забравената
наука и незабравеността на битието

Тодор Тодоров 30.XI. 16:00 ч.

Една от големите мистификации в историята на философията, араб-
ският Аристотел, прави възможен проект за метафизика от разли-
чен тип. Този проект се разгръща във философията на арабското
средновековие, което погрешно схваща Аристотел като автентич-
ния източник на тази мисловност и съответно като върхов синтез
на философската мъдрост въобще. Така метафизиката добива но-
ва рамка и значения – особени значения, които западната наука
е забравила или принципно е отказала на метафизката и които я

33



доближават до един забравен първоопит за динамиката на „откри-
ването“ и разгръщането на битието – опит, който гравитира около
понятието „интелект“, разбирано като трансцендентално условие за
възможността на биващото. Това е една профетическа онтология,
която отвежда към незабравеността на битието и в тези свои не-
познати, забравени измерения се доближава до алхимията, меди-
цината, изпълнява мащабен антропологичен, космологичен и дори
политически проект. Неоплатонизираният и ислямизиран арабски
Аристотел е рамката, правеща възможно това мислене, това „от-
криване“ на битието, което Западната философия е забравила в
смисъла на Хайдегер.

Интерпретация на понятието „начало“ в
„Метафизика“ на Теофраст

Зоя Христова-Димитрова 30.XI. 15:30 ч.

„Метафизика“ на Теофраст е един от най-трудните за идентифи-
кация текстове, определян като част от непосредствения контекст
на реализация на Аристотеловата философия. Възприеман така,
текстът представя част от първорецепцията на неговото учение за
началата.

Основната задача на това изследване е решение на проблема:
достига ли до интерпретация на началата Теофраст в текста или
трактатът може да бъде възприеман като демонстрация на стан-
дартен метод за размисъл върху набор от теми, показващи стил на
работа?

Този резултат може да ни насочи към осмислянето на една по-
сложна дилема: дали можем да търсим доразвиване на Аристотело-
вата интерпретация на „първите начала“, достигнала чрез „Метафи-
зика“, или Теофраст коментира във фрагмента темата за началата
като рефлексия без определена цел? Основният метод е анализ на
аргументите и езика в текста.

34


